

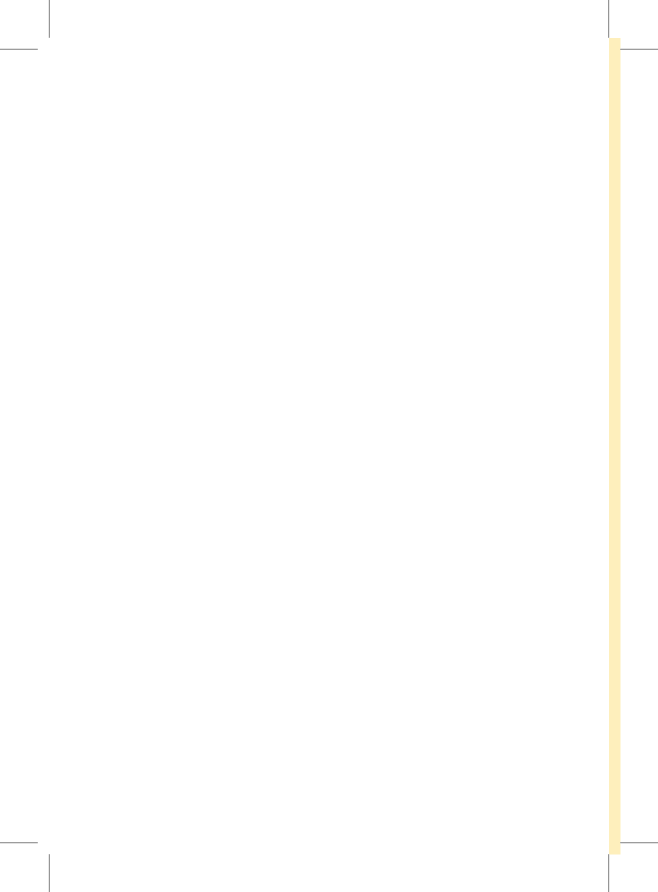
# 新春开示

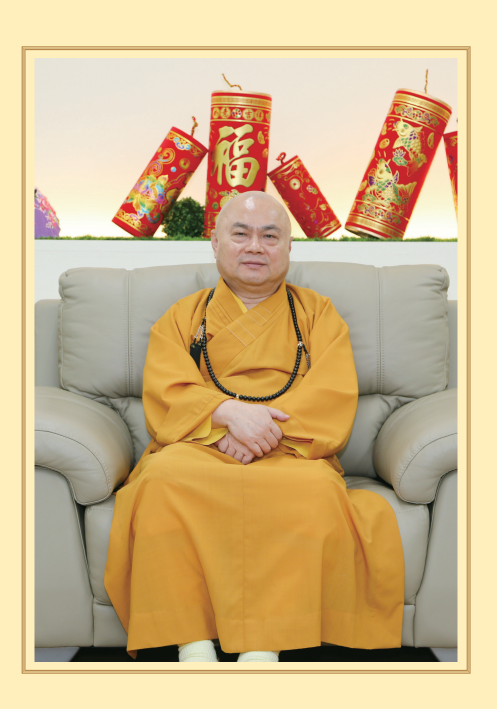
释慧律 讲述

地点: 高雄文殊讲堂

日期: 2014.1.31

2014.2.2





## 目次

| 我把道场建立在虚空 | 9  |
|-----------|----|
|           |    |
| 众生十病      | 39 |



# 我把道场建立在虚空

我把道场建立在虚空,

而不建立在陆地。

因为:

虚空表佛陀的法身,

要证淂佛陀的法身,

必需有般若的智慧,

要有般若的智慧,

必需听经闻法,

要听经闻法

就一定要散播正法。

2014.1.31





### 贺岁共勉 · 三根普被

各位尊敬的法师、护法居士大德,大家阿弥陀佛。

今天是 2014 年 1 月 31 日,是农历的新春。在 华人的世界来讲,是非常重大的日子。西洋人过的 是元旦,而我们过的是农历年。首先恭喜大家新年 快乐,万事如意,马年行大运,财源滚滚而来。

每年农历年因为回来讲堂的信徒很多,师父没办法——跟大家问候新年快乐,因此就在三千佛期间,由师父方便开示,同时跟大家见见面。所以我们每年初一跟初三,跟大家结个法缘。这有一个重要的意涵,就是远方的游子,回到了娘家,有幸福的感觉。

师父没办法逐一跟大家问候,因此,借重这个 短暂的时间,跟大家互相勉励一下,探讨佛陀的正 法。

因为方便开示不同于讲经,讲经是连续性的, 而方便开示是片段性的,不必考量到各位的根器。 我去彰化斋僧大会讲的第一义谛第三集,很多 人打电话来,说: "完全看不懂,不知道师父在讲什么。"因为那是斋僧,面对的是五千多位出家人, 听讲的都是法师,甚至有的是佛学院的教授师,因 为要提升整个台湾佛教的水平,讲得比佛学院更 深,所以就不管底下是否听得懂。

那么今天不一样,今天来文殊讲堂的,很多都 是初学佛法,也有老参。有的人十年才回来一次, 有的人一辈子只来一次。因此,这个开示的深度就 不能太深。所以今天结的这个法缘,要三根普被, 大家都受用。

因为时间有限,所以也只能片段的方便开示。 虽然是片段,这个因缘也是很不容易的。

### 正信佛子·凤毛麟角

我时常赞叹这些佛陀的弟子,出家众自不在话下,要善根深厚、福德因缘具足,才有办法现僧相。 这种发大心的出家众,师父是最为赞叹的。

今天以在家居士的角度来讲就好,全世界七十亿人口,伊斯兰教、天主教和基督教比较兴盛,



信仰的人也比较多。佛教相对而言,比较没落。根据统计,佛弟子还是比较少,而正信的佛弟子就更 少了。

七十亿人口里面,比如说有五亿的佛弟子,那 五亿的佛弟子,沾一点边的不算在内,真正正信的 犹如凤毛麟角。

我们把范围再扩大,就像科学家讲的,尽虚空 界遍法界,无量无边的星球,都有生物的存在,这 就不止七十亿啰!所以,想想看,我们这辈子能够 得人身、听闻正法,又拥有正信,得到让我们解脱、 成佛的一条路,这个有多困难!照这样的比例来 讲,是千千万分之一的人,才有这个机会跟因缘。 所以佛经里面讲: "得人身如爪上土,失人身如大 地土。"

佛陀有一次在讲经的时候,随手抓了一把泥土,有少许在指缝里。佛陀说:得人身就像指甲缝里少许的土,失去人的色身,就像大地之土。



### 妄中寻乐 · 乐妄苦真

问题是:众生要活下来是很辛苦的。身,病苦。 心灵烦恼,也苦。可是要活下来,必需面对现实中 残酷的竞争,因此就试图找快乐。

像刚刚新闻报导的:除夕夜本来要快乐,全家 团聚,要吃一餐,就找最好的饭店,结果人太多, 虽然事先定了餐也吃不到。已经晚上快九点、十点 了,后面还有两百多个人没吃到,开始起哄,开始 闹事,气炸了!

过年本来要快乐,结果气炸了!

今年是马年,所以很多游乐园有优惠,生肖属 马的半票、十二岁以下免费。结果游乐园塞爆了, 也找不到停车位。

没有学佛的众生,找快乐会往游乐园冲,他不 会往文殊讲堂来冲,不会的。他想要追求快乐,但 是他真的追求到快乐吗?没有!也是气炸了!没办

法,人太多了。是不是?

人活着实在是很不 幸,由业力的牵引,一





念来投胎,身,病苦。心灵,烦恼得不得了。想要 找到世间的快乐,有的人又走错路,拿钱买醉,喝 酒喝到胃穿孔,多悲哀的人生!因为迷茫,没有任 何人有办法救赎他,唯有佛陀的真理。

你们能够来到讲堂这样坐着,哪怕是片刻、一个小时,都不是一件很容易的事情。这在《华严经》 里面来讲,是很困难的一件事情。因为众生有无量 无边,而正信的佛弟子就这么一点点,所以,师父 还是非常的赞叹大家。

我们今天开示的时间虽短,但是非常的重要。 必需三根要普被,利钝要全收,就得要考虑到很多 的角度,不可以讲太深,但是也要让大家受用。

万法回归自性,就是涅槃妙性。所以佛陀在《楞伽经》讲:"我不着空亦不着有,但说诸法不生不灭。"不生不灭就是涅槃的境界,也是所有佛弟子心中的圣殿。要契入正法,这个真心没有找到,就像陀螺一样,看起来像修行,很忙,可是,他完全失去了本质——清净心。

如果你用妄心,你的生命观就是妄用。如果你



用真心,不生不灭,不增不减的真心(涅槃妙性), 那么就叫做妙用。到底你要妙用还是要妄用?这个 箇中的道理,还是有一些微妙的。

### 不坏缘起 · 洮即洮离

释迦牟尼佛告诉我们:"凡所有相,皆是虚妄。 离一切相,即名诸佛。"这句话是对众生讲的。凡 所有相,皆是虚妄。可是证得真心的本如,没有相, 怎么用呢?

佛陀叫你离相,不是破坏那个相,而是见一切 相,透视它的不实在性。它是生灭法,是缘起法, 是条件所構成的,不是永恒的,没有实质性的,所 以叫你离一切相。

但是,证得到真心本如妙性的圣者来讲,没有 相,如何能用?体、相、用是三个角度,但全在一 心。有体有相才能有用嘛!对不对?圣人在相里面 起大用,没有相怎么用呢?

所以,从另外一个角度来讲,相又是非常的重 要,没有这个相,怎么度众生?



"一切有为法,如梦幻泡影,如露亦如电,应作如是观。"今天给大家说法,固然没有什么来去、生灭、增减,但是,你不能坏这个缘起法,你坏了这个缘起法,如何用这个相来启示佛弟子,每一个人的真如本性?这总要有一个因缘,所以,不可以坏缘起法。

因此,讲凡所有相,或者是离一切相,都是对 众生讲的。在圣者而言,即也不对,离还是不对。 万法本一如,哪来的相?哪来的即相或者是离相? 没有这个东西。

所以,只有契入正法的人,才能够达到佛陀的 圣殿,也是佛弟子心灵当中,最重要的清凉地。

我往年都在理上发挥,今年的开示让它更精 彩,务必让大家听得

懂,从实际的例子, 来了解一个圣人的 心。





隋朝有一个比丘,叫做富上法师。他挂单在益 州静德寺,常常戴着一顶大斗笠,跑到穷乡僻壤, 人烟稀少的地方化缘。

人家化缘都到城市,人多的地方,富上法师刚好相反。化缘的时间到了,他就把斗笠拿下,在旁边读经、用功。也从不开口向往来的人求布施。偶尔有人拿一点东西布施给他,他也不说一声道谢,或者说一些消灾祝福的话,依旧诵他的经,持戒清净,具足威仪。所以多年来,没得到什么大的布施。

有的人就对富上法师说:"城西北人口稠密,可以得到多一点布施,你为什么老是守在这个人烟 罕至的地方?"

富上法师回答了一句话,这句话是所有出家人,一辈子应当学习的。他说:"一钱也好,两钱也好,没钱也没关系。只要可以维持这个色身,度日就好了,何必多呢?多出来也是一种负担。出家人累积太多的财富,是一种罪恶,多了也没用。"

哇!这个富上法师真的证得空性的思想,心没



有任何的增减。

我曾经劝这些徒弟:"人有人格,僧要有僧格, 我们出家人不能给在家居士任何的负担,他愿意欢 喜心来布施,我们就接受。要没有欢喜心,或者他 不肯布施,我们不要一直要求对方布施,让他起烦 恼。"

陵州刺史赵仲舒,是一位非常严厉的大官,他 不信佛,也不崇奉三宝。当他耳闻到富上法师的事 略,就骑了一匹马,假装不小心掉了一串钱。这串 钱是一贯,也就是一千钱。在当时是一笔很大的金 额。

赵刺史要试试这个富上大师,到底是真圣人还 是假的圣人,故意遗落了这贯钱。没想到富上法师 视而不见,继续读经,连看都不看一眼。

赵刺史走了很远很远,再命令属下去拿钱。去的时候,那一贯钱仍然在富上法师的面前,他依然看都不看一眼,继续诵经。

属下来把钱拿走了,他仍旧继续诵经。完全不管那贯钱。因为他已经证得空性,不生不灭,不增

不减,心没有这个东西。视若无睹,让他拿走。

赵仲舒就问富上法师:"你整天化缘所得,也 不过是一钱,现在,这一千钱掉在地上,你看到别 人拿走,为什么不去阻止呢?"

富上大师就说了:"万法本来就空,一切法无我,没有一样东西是我的。只有我的真如自性,这颗本真心是属于我的。其他世俗的一切,是如梦幻泡影的东西,本来就不是我的。掉了也好,拿走也没关系,我为什么要去冒认它,或阻止人家拿去呢?"

因为富上大师这种德行太了不起了,所以,赵 刺史就下马,说:"我对你很抱歉,我本来不信佛 法,也没有三宝的观念,看大师见到这么多钱,完 全不动任何念头,我真的非常敬佩您。"便大为赞 叹,也信佛了。

你看,这出家人一句话都没说,就感动了原本 不信佛的官员,所以,在此要好好的跟这些出家众 勉励一下,法不在语言,在我们的德行。

这个德行很重要。以前中国人叫才德兼备,有

才干,还要有德行。我们佛教讲的是智德兼备。要 有智慧还要有德行,尤其是僧,一定要有僧格。

### 莲池大师殷切叮咛

以下是莲池大师为佛弟子开示的。师父直接把 文言文翻译成白话文,跟大家共勉。

古来大德讲了一句话:"出家是第一等人,非将相所能为。"民间也一向流传着一句话,说:"一子出家,九祖升天。"这些都是用来赞叹出家人了不起的名言,但并没有明确地说出出家利益的所在。所以,这里面还有模糊的空间。是不是一剃头就九祖升天呢?还是一剃度就叫做最好的人、顶尖的人呢?

到底出家真正的利益在哪里,并没有说清楚。 难道出家的好,是世间人看到的:不必耕田就

有饭吃,不必织布就有衣服穿?不必买房子、租房

子,就有居住的地方,这就是出家的利益吗?

或者是说举国上下大家都拥护僧宝,恭敬供养,在上不受官吏的驱使,在下也不受庶民的干扰,



得享自然清闲、安逸的快乐,难道这就是出家的利 益吗?

末世的出家众应当谨记:"施主一粒米,大如 需弥山。今生不了道,披毛戴角还。"披毛戴角就 是投胎为畜生。

他日阎罗王老子与你打算饭钱——也就是出家 众没好好修行,将来阎罗王会跟你算帐的。如果出 家众下三途,那么这些饭钱,你用什么来还呢?那 就开始要受苦了。

因此,出家人如果过得很安逸,这不是一件好 事。出家人要有逆境,要能吃苦,才是一件好事。 太安逸了,就会像世俗人一样,也看电视、也唱歌、 也跳舞, 受人毁谤的事情也做。





### 出家在家保持尊重与距离

广化律师讲:"只要会让居士毁谤的、批评的、落入恶口的,于出家众,一律要严格的禁止。你不要说你的戒律持得多好,出家众只要会让居士毁谤、引起非议的,统统要避开来。"所以,我就叫这个僧团,麻烦所有的比丘,你这辈子,戒持得好不好,摆在第二。我都劝我们的比丘,要远离在家居士,保持一个尊重跟距离。

为什么呢?

因为两个人都没证圣果,出家众没有证阿罗汉果,还没证得一切法无生,当然会有种子、习气啦!在家居士又有哪个证阿罗汉果?没有啊!他证得一切法无生吗?也没有。那他怎么不会看出家人的缺点?当然会啊!

出家人跟在家居士太接近了,这个是大灾难。 所以要怎么样?

要不即也不离。不要太靠近,但是,也不能放弃众生。

出家、在家没有距离,这是大灾难,是非就一

定出来。因此,我都劝我的徒弟,不论有修没修, 跟在家居士保持一个尊重,一个距离。这样子,大 家好好的各安其所。出家好好的修行,在家居士好 好的护持。

"戒为无上菩提本,应当一心持净戒。"这是 佛陀的教诫。所以,由此看来,出家不一定是得到 大利益。如果出家没有骨气,没有志气,没有僧格, 贪染世俗,后果是不堪设想的,还谈什么利益呢?

无论出家在家,都必需依法不依人,才能真正得利,也就是破无明、断烦恼,降伏那一颗妄想的心,证得无生法忍,能够了生脱死,往生净土。这才是佛法的大利益,这才是天上、人间最尊贵、最殊胜的事。

不是搞了一些表象,弄得稀奇玄妙却了不得益,大家都不受用。看起来像佛法,但是,完全是相似的佛法,违背了佛陀的真理,同时太世俗化,太商业化,太边缘化,搞起来头头是道,煞有其事,真正深入探究,却得不到一点法的利益。这是佛教末法最悲哀的地方,把相似法误认为是究竟法。



纵然你得到千箱黄金的供养,如同清凉国师, 贵为七代皇帝的国师,如果你没有法的利益,也没 有什么可说的呀!

最让人忧虑的是末法的出家人走错路,每天在 名利上打滚,不知道法的利益和真实的受用,也忘 了了生死,被假相所迷惑,那么,就跟在家居士没 什么两样了。

我们来告诉这些同修,在菩提道上互相勉励, 一定要保有出家人的僧格,千万不要走错路,自贬 身价。

### 行者切记

什么叫作比丘呢?

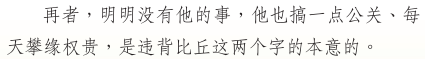
比丘就是三业绝对的清净。又叫做乞士,上乞 佛陀的正法,下乞众生的饮食,来养活这个色身。 所以,真正的比丘是很不容易的。

如果一个出家人没有达到三业清净,自觉、觉他、觉行圆满的目标,不能称做比丘。这样出家、 剃个光头,众生的布施就变成他将来堕恶业的因, 叫做为施所堕(被布施所 堕落)。

如果一个比丘一直 需求无度,造成居士的 困扰,这不是好的法师。

还有,多所畜养, 东西太多、太讲究,太

注重物质享受,也是要警惕的。



有一个人到师父的客厅,坐在沙发说:"师父,你这个沙发烂到这种程度,坐下去弹簧都弹不回来,买个新的呗!"

我说: "不用了,能坐就好。" 我们把钱全部集中起来,印制经书、光盘赠送有缘,因为法要流通全世界。众生把血汗钱交给师父,我就必需要负因果。要让护持师父的人,能够同沾这个法益,所以我必需要这样做。我宁可节俭自己,也要把法传递到世界各地。所以我把道场建立在虚空,而不建





立在陆地。

为什么呢?

因为:虚空表佛陀的法身,要证得佛陀的法身,必需有般若的智慧,要有般若的智慧,必需听经闻法,要听经闻法就一定要散播正法。所以,师父这辈子集中火力,做一件重要的事,就是如佛一样,转大法轮,把佛陀的法散播出去。无怨无悔的,就是这样做。让全世界每一个人,有缘的众生,只要生活在虚空,就可以闻到佛陀的正法。

我这几十年来弘扬正法的所有花费,可以买多少土地,可以盖多庄严的道场。但是我不要,因为 我把道场建在虚空,把法散播到全世界。





接下来,讲一个道力不够,固执己见的出家人。 吴县泗州市有一个法号叫做性空的比丘。这个 性空比丘一开始发心很好,他觉得每天这样赶经忏 很辛苦、很累,他要好好修行,要把心静下来,因 此就发愿:我从今以后不赶经忏,我要离开经忏的 道场,到尧封山闭关。

他写了一封信给莲池大师,发愿、禀告十方,要入山修行。莲池大师很赞叹他的宏愿,却担心他道力不够、智慧不够,也不会照顾色身。因为佛法是身心不二的,没有身体,你怎么去修行呢?

性空比丘到尧封山闭关修行,不久以后发狂、 着魔。疯疯癫癫的,喝了尿,吃了屎,在山巅上发 狂、乱叫。

莲池大师非常感叹:在还没有基础的时候就去 闭关,愿力虽好,道力不够。发好心修行终至发狂, 实在令人惋惜!冷静追究其中原因,何以他发这么 好的心,却发狂而死?最重要的就是说,由于初发 心勇猛,有信心却智慧不够,有信心却定力不够,



有信心却福德因缘不具足,硬要去闭关,认为:把 自己关起来,就叫做修行。认为别人都在攀缘五欲 六尘,唯独我在关房里面,是超然出尘的。其实, 仍然是搞一个相,而误以为就是所谓的修行。

所以,古人在还没有开悟见性之前,不怕千里路遥,也要参访明师,乃至遍寻天下,也要悟明心性,没有一时一刻的休息、放荡。要证得究竟的涅槃妙性,因为它是心法,很难言说。这条路我走来,始终觉得不是一件很容易的事情,明心见性这个是太难啦!圣意难测,圣人的心,凡夫是无法臆测的。

古时候的人修行,是因为他悟明了心地,才进 去闭关,或者是大悟见性以后,才在水边、林下隐 居,长养圣胎、保任的功夫。

保任就是保持那种明心见性,内心充满着喜悦。因为喜悦是生命的本质,佛法从喜悦当中去完成觉醒。

如果一个人活得很烦恼,就表示这个人佛法不 入心。如果这个人听了佛法以后,他的心非常的欢喜,充满着智慧,也很能布施,充满着喜悦,那么 这个人,真的是佛陀的弟子。你要明心见性,可是 要有保任的功夫,不被境界所迷惑。

像这个性空比丘,很不容易出家修行,才脱离 了这个五阴炽盛,如火宅的世俗之家,却盲目的闭 关,不参善知识,自己想自己对,自己说自己是, 自己觉得自己了不得,自绝慧命,结果把自己搞得 精神失常。所以,盲目闭关,必入死关。

心地没有悟明,戒定慧都不具足,善根、福德、 因缘都不具足,千万不能闭关,自绝慧命很可惜。

因为众生都不知道自己的过失在哪里,所以也 没有自我检讨的能力,种种心地的疑惑,没有大善 知识跟他开发、引导。换句话说,独自一个人修行, 在深山里面搭茅蓬修行,执着某一种角度,说自己 叫做修行,还自认为很清高,虽然不一定会着魔发 狂,但是,一个人不知道自己的缺陷和问题所在, 这个是大大的问题,大大的不利于修行。

有智慧的人,一定要冷静,明眼人不可以离开 僧团、丛林,不可以离开明师。



### 故事的---道进法师

再讲一个故事。

晋朝有一个道进法师,张掖人,他去拜昙无谶 律师,要求受菩萨戒。这个昙无谶律师,在佛教的 历史上是很有名的。

昙无谶律师不答应,说:"你回去,好好求忏悔。这样散乱的心也敢来求戒!回去拜忏,忏悔七 天再来!"

道进法师回去后,如理如法在佛前恭敬焚香、一切礼仪具备,不眠不休,日夜精进地拜忏,至诚恳切拜了七天七夜。第八天,他又来求见昙无谶律师。没想到他一进来,昙无谶律师大怒:"你这样子才七天七夜,就要求得佛陀无量亿劫捨身命求得的戒体,不可能!太轻视佛法了!再回去!"

道进大师自惭形秽、业障深重,回去后,日以继夜竭诚地拜忏,经过了三年。有一天,在梦境中见到释迦牟尼佛,亲自为他授菩萨戒。得到这样大的喜悦,他的内心依然充满着谦卑。第二天,去拜见昙无谶律师,当他要叙述自己的梦境时,昙无谶

律师就祝贺他:"恭喜哦!你已经得戒了。"还没有开口,人家就知道你已经得戒了。于是,有出家众和在家居士共一千多人,就跟道进大师受菩萨戒。

### 三飯戒体 · 诸戒之本

现在讲到佛教最重要的戒体,师父把律学跟经 论综合起来,谈一谈有几种情形叫做得戒?要以何 为得戒的依归?

佛教讲的得戒体,统统在三皈依里面——皈依 佛、皈依法、皈依僧。

这个三皈依是所有出家、在家,不管你受什么 戒,统统要念。今天你三皈依,要念:皈依佛、皈 依法、皈依僧。今天来受八关斋戒,一定要先念三 皈依。今天来受五戒,一定要先念三皈依。受沙弥、 沙弥尼戒、式叉摩那戒,一定要先三皈依。受比丘、 比丘尼戒,要先三皈依。受菩萨戒也要先三皈依。 三皈依有如此的重要。

任何一个戒坛, 三皈依都要如理如法的观想,



这是律学所写的:在第一次念皈依佛、皈依法、皈依僧的时候,要观想山河大地崩裂。念第二次三皈依的时候,观想大地震动、裂开来、放出白光,白光到你顶部,结成宝盖如云。念第三遍的时候,这个宝盖如云灌下来,到你脚底,但千万不能流出去。简单讲,观想这个色身就像透明的,这个名为三皈依得戒体。

连一个皈依都必需要这样做,所以,要如理如 法如律,得到这个戒体,是不容易的。





### 何谓得戒体

自古以来,有几种情形叫做得戒体:

一个人如果犯了戒律,乃至干了杀盗淫妄重戒,佛陀还是会给你机会的。你好好的拜忏,师父 主张拜八十八佛、持大悲咒。

有人问师父:"怎样能够证明我以前造的恶业, 已经忏悔清净、已经得戒体?"

律学或者菩萨戒里面讲,要见佛、见光、夜梦 吉祥、身如鸿毛般轻盈,这样便得戒体。因为忏悔 清净,感应了诸佛现前,见佛、见光、见到莲花。

但是,如果你求见佛、见光、见莲花就又错了。 必需是你至诚忏悔,戒体清净,自然感得的瑞相。 如果着相,一直要见到佛光,那就更糟糕。忏悔清 净所显现出来的境界,是很自然的,不可以一直求 假相的东西,忏悔清净,便得戒体,这是第一种。

第二种,是指比丘如法如律如佛所说,在登坛的时候,白四羯磨,一白三羯磨。在事相上,如理如法,叫做事坛得戒。不管你今天有没有悟明心性、开大般若智慧,你只要来三坛大戒,如法如律登



坛,事相白四羯磨,"成不成?"三师七尊证,说: "成。"三次。方便说,名为得戒体,叫做从事坛 得戒体。这是自古以来认为,这样就是比丘了。

第三种得戒体是从道宣律师以来所主张的,根据《成唯识论》的理论,包括今天的海公(道海律师)也是这样讲。

什么叫做得戒体呢?就是用《成唯识论》的角度,具足律仪,至诚恳切,事坛白四羯磨,庄严无比,戒慎恐惧,精诚感动诸佛菩萨,在这种氛围之下,薰习成种,是名得戒。

就是说,外面具足三师七尊证,在庄严的戒坛上,戒弟子至诚恳切的求戒,薰习下去,以此落入八识田中的种子,名为得戒。

第四种,是禅师说的:"明不生不灭的本性, 这是真正的得戒。"戒体本自清净,妙性天然,本 自具足,这才是真正的戒体,当然,这个就很难了。

我们再归纳一下,以什么为主导、主体,叫做真正的得戒?

第一,见佛、见光、夜梦吉祥、身体轻如鸿毛、



第二,如法如律如佛所说登坛、白四羯磨、三 师七尊证,不管你有没有开智慧,名为得戒。

第三,唐朝道宣律师所主张的,依据《成唯识 论》的理论,薰习成种,落入八识田中,名为得戒。

第四,明本心、见本性、本不生灭、本不增减, 名为得戒。

其中,以第三种为正统。得戒与否,是以第三种,也就是《成唯识论》讲的,如理如法,如律如佛所说,然后薰习成种,落入八识田中的金刚种子,名为得戒。

比如说,今天你受五戒,发愿坚持五戒,不犯 威仪,至诚恳切,薰习成种,这个就叫做得戒。

在座诸位,是不是所有的比丘,统统必需经过 三坛大戒,名为比丘?是不是一定要到三坛大戒登 坛受戒,名为比丘? Is it so? 对吗?

不一定。

佛法深如大海,没有广泛的阅读三藏,是没有办法的。



有一种叫做特殊时空的比丘,当然这在台湾是 不成立的,因为台湾具足佛、法、僧,所以并不适 用这一条。

如果有个人身边没有善知识,可是他自己看书,对佛有信心,对法有一些认知度,或者是以前听过善知识开示,可是他在穷乡僻壤,人烟绝迹的地方,如果当地有三宝在,就不适用这个方式。如果这个国度没有三宝,例如在西伯利亚,完全没有三宝的荒凉国度,又想出家,那怎么办?

可以叫五个在家人,就这样合掌、发愿:我某 某人从今天起,自誓(自己誓愿)出家,希望由你 们五个认同,我发心要作比丘,一辈子誓守佛陀的 戒律,然后,那五个人说:"成。"这个人就是比丘, 这个是特殊的时空。在极度荒凉之地,这样可以延 续佛陀的法身慧命。尔后这个人有因缘到人多的地 方,再补受三坛大戒。

希望今天师父的这个开示,给大家一个很重大的启示,这个是你自己看经典,不可能看得到的。

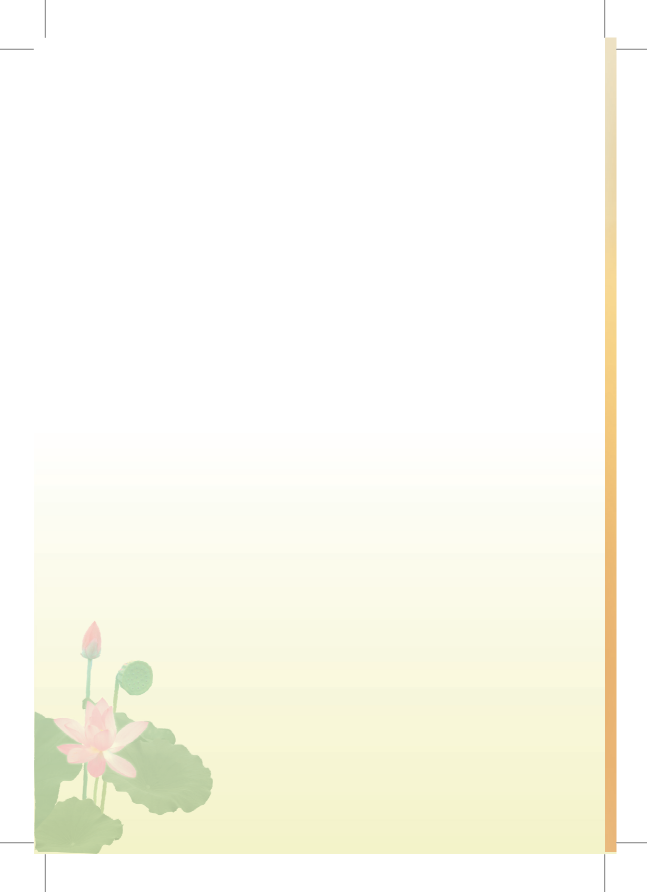
为什么要听经闻法?就是你听到的东西,是自



已看不到的。为什么鼓励你一定要听经闻法?因为 这么微细的东西,不是你自己看书可以得来的。

喜悦是生命的本质,你时时刻刻充满着喜悦, 这个就是佛法。





# 众生十病

什麼是佛法?

就是要让你沏底的幸福,

沏底的安详,

沏底的快乐,

而且用在每一个人的身上。

佛法的伟大

就是在这个地方,

既现实又超越,

既超越又现实。

2014.2.2





# 修行的重点在降伏其心

有开始就有圆满的结束,这个是世法的常态, 没有一个例外。但是每一个佛弟子来到这里,都有 殷切的期盼,也就是对法上的需求,每一个人来都 希望法喜充满、满载而归,不但拜佛、念佛充满着 庄严,也要对佛教的解理上去契入。

今天早上义工问:开悟是不是明心见性? 开悟跟证悟是不一样的。

开悟是在解理上了解不生不灭的清净自性。他说得到,但是还是做不到。因为有种子跟习气。

在《成唯识论》里面讲:种子跟习气太微细、太难断了,必需到八地菩萨以上才有办法,太难!

所以说,开悟是见到不生不灭的清净自性,是 理上。

但是要完全落实到行,所谓的知行合一、解行 并重,唯佛一人。

什么是佛?什么是证悟?

证悟就是说得到就做得到。说不贪财色名食睡,他是真的不贪。

开悟不行!开悟是了解这个解理,说不要去贪财色名食睡,他看到好吃的东西,还是会想吃两口。 所以开悟只是"知",在"行"的部分还是没办法。 证就不一样了。

这个证悟又有两种:

小乘的证悟,极致是到阿罗汉果,证一切法无 生。

大乘的证悟是究竟极致,那么就是自觉圣智达 到圆满,自利利他,利行圆满。自觉觉他,觉行圆 满。唯佛一人,只有佛有办法。

所以这个是有一点分别。

你们只要好好地闻法,接受师父的教导,就省 下四十年的时间。

我从大一到今天,整整四十年,历经种种的辛苦,阅读种种的经教,或者是体悟,把这四十年的心得,用最短的时间跟大家汇报一下。

修行的重点在于降伏其心。这个伏,要人字部的"伏",这样才符合佛的意思,不是服从的服。 降伏其心要用"伏"。伏,就是整个压下来。意思



就是说,修行的重点在降伏我们的心。

由于众生没有办法一下子降伏其心,所以念佛、拜佛、礼佛、敬佛、敬法、敬僧,一步一步来。

这些相的东西,都是一种方便。既然一切有为 法,如梦幻泡影,如露亦如电,应作如是观。这些 佛事当然也是水中月,梦中的花,一样的道理。

但是,如果能够体悟圣道,这个水中月的道场,就变成如来藏、清净的道场。妄心则妄用,真心则 真用。所以,万法不在相的论断,而在心性上的体 悟。因此,修行人首重降伏其心。

当我们能够降伏这颗心的时候,就了解如何不再过痛苦的日子。如何不再过自己煎熬的日子。如何不会再折磨自己。所以,佛陀不会折磨自己,也不会煎熬自己。更不会过痛苦的日子。能够降伏其心,内在充满着幸福感跟安详、佛心、真心跟佛性,是真正找到了生命的平衡,也找到了幸福的感觉。

# 众生皆有病

如果没有学佛,不管你拥有什么,都不可能有幸福的感觉,因为,时时刻刻有一颗无明的心、没有智慧的心,抱着这个遗憾的妄心、分裂的妄心,怎么能够过幸福的日子?拥有再多的财产,也没有办法过快乐、幸福的日子。

什么是佛法?

就是要让你彻底的幸福,彻底的安详,彻底的 快乐,而且用在每一分每一秒,用在每一个人的身 上。佛法的伟大就是在这个地方,既现实又超越, 既超越又现实。

问题是:要降伏其心很难。具体而言:心有病就不能成佛。所以佛陀在经典里面讲:全世界每一个人的心都有病,不是重病就是中等的病,要不就是轻病,或轻微的病,只要卡到小小一层、微少的无明,统统叫做病。

佛陀说,整个宇宙的众生,没有一个心是没有 病的,只是重病跟轻病而已。心灵既然有病,所以 我们要降伏其心。因此,修行的重点,就是如何来



降伏自己的心,而不是降伏外面哦!

外面这个是相的东西,他怎么样都不可能圆满。你今天做到死,还是有人批评你。因为它是相的东西。

所以佛陀告诉我们:相是有缺陷的,它是对立的,有能所的。唯有我们圆满的清净自性,才有办法离开这个能所,离开这个缺陷。

这个世间只有圆滑,没有圆满。大家为了生存 尔虞我诈,你骗我,我骗你。大家戴着一个假面具 互相欺骗,这个就是人类!



但是学佛不可以这样子,要用真心、本性,来面对一切众生。所以,真正开悟的人,这一回就来真的。众生都是来假的,他的心都是妄心(就是无明)。但是大悟见性,他是来真的。真如本性时时刻刻现前,秒秒安详。

我们既然降伏其心,要了解心的病,是什么病 使我们没有办法成佛、解脱,没有办法让我们过快 乐的日子?

底下是简略的分类,如果你有以下这些毛病, 只要有其中一项,你负面心情的能量、情绪就无法 控制,成佛就没有任何的希望。

由于在座学佛深浅不一,要讲得更具体一点, 大家比较容易听得懂。如果你的心有这十种心病, 就不可能成佛,你过的日子是一种负担、煎熬,内 心里面给自己压力,钻牛角尖、观念错误、情绪失 控、失眠,要吃药,最后得忧郁症,忧郁症又没有 办法治疗,到最后就会跳楼自杀,逼死自己。

因此佛法不只是解救人类的心灵,还解救人类的肉体。我们的医学多么发达,发明了这么多的药,

### 文 2014 〇 新春升示

但你认为能够治疗一切的病吗?不可能。

要是能治疗一切 病苦,医院为什么愈 开愈大?这就表示病患 越来越多。



有一个治疗忧郁症的医院院长,每天都安慰这些忧郁症的患者:"哎呀!一切都好,放下,放下。"最后这个院长自己跑到顶楼去跳下来。

专门在帮助忧郁症的人,帮助不了自己,因为 他没听到佛法。

有十种病症,都是负面的能量,对你的人生不 但没有帮忙,而且夹杂着痛苦,会混淆你心灵的阳 光,会混淆你的情绪,让你失控。

# 众生有十种重大的病:

### 一、疑心病

因为没有证得空性,看什么东西都觉得不是这样子,这个心病是很可怕的。人家站在他门口多看两眼,他就说:"这个人是不是小偷?"

老婆去外面买菜,稍微久了一点(因为在菜市场跟人家起了争执,没按照时间回来)他就说: "嗯!我这个老婆有问题。"就开始怀疑了。

可是碰到老婆又不敢吭声, 因为他老婆比他 凶。

他怀疑老婆不忠,可是又拿不出证据,他就开 始压抑、怀疑。

这个疑心病很难治疗,不管你吃什么药都没有办法。有这种病,师父就会怀疑徒弟,徒弟就会怀疑师父,老婆就怀疑老公,老公就怀疑老婆。别人对他很好,他说:"这个人有目的。"

对他很坏,他又说:"这个人坏透了。"他没有一时一刻把心定在一个相信、尊重,没



有空性的思想,这个人一辈子都得失眠,因为他对 什么都不满意、怀疑。

所以,第一个重大的病症:怀疑。

就是看什么都自我揣测,看什么都不相信对 方。这样活着多么的痛苦、煎熬,他对别人没信心, 对自己的判断也没什么信心,这个叫做疑心病。

佛陀说:有这种病的人,没办法成佛。

# 二、嫉妒

这个嫉妒就很难改变,在《百法明门论》的定义,叫做不耐他荣,没有办法忍耐别人的荣耀。不说两句好像不能显示他的存在、价值跟意义一样的。

讲堂刚成立的时候,因为众生的根器还不够, 所以我就善巧方便,讲一些幽默的话,法师们私下 赞叹:"慧律法师讲经讲得不错啊!"

某人就说:"这个矮法师能讲什么呢?每次都讲笑话,我看他一点内容都没有!"听得出来心里非常不舒服,这就叫做不耐他荣。

所以我都教导这些徒弟,应当随喜、赞叹。

喜悦的心是生命的本质,嫉妒与内心为敌,自己斩断成佛之道。嫉妒会斩断自己的菩提大道。因为他是相对的,别人成就,他就不舒服。别人有供养,他也不舒服。

如果有嫉妒的病症,别人如果有成就,我们不 批评几句就受不了。这些法师要记住,如果听到说, 哪一个大和尚有成就,度了无量无边众生,要随喜 赞叹,这一念就能成佛。

这个法师供养很多,我们没有任何的嫉妒,随 喜、赞叹、了不起。千万不要有嫉妒的心,尤其是 出家人。

我们在家居士也应当这样子,比如说,我们听到哪个金刚上师很会度众生,我们立刻要随喜、赞叹,无论是藏传的、是南传的,修四念处内观法(毗婆奢那)很多人,我们随喜、赞叹。哪位大和尚发了大愿,盖多大的道场,我们也随喜。

这颗喜悦的心,没有嫉妒的心,就是迈向成佛的一个大的起步。嫉妒心一起,内心自已卡住,又不舒服。



有一次,我跟台大医学院的学生上课,我问一个学生: "你将来做什么?"

他说: "operate (开刀)"

我说:"如果有一个女孩子,很执着一个男孩子,又苦于无法说出口,这个时候,你开刀要开哪里?"

他说:"教授没教呢!"

我说:"如果有一个人他很烦恼,担心没钱, 烦恼生计无法维持,请问你,开刀要开哪里?"

他说:"也没办法,教授也没教。"

随便举两个例子就告诉你,世间无论顶尖的医学、科学、物理、化学,都不能解决生命的迷茫,都没有办法,唯有佛法。

佛法讲究竟空相,没有能所的东西,凡所有相, 皆是虚妄。

众生因为刚强、执着,而有一切的境界。

释迦牟尼佛在《楞伽经》里面讲:着,即有。 不着,即无。执着就好像有这个世间、山河大地。 不执着,就没有。着,即有。有所住,世间就有。 无所住,世间是如幻的,本来就不存在的,因为它 是空相、是空性。噢!那就是打破黑漆桶,彻底地 解脱。

所以,怀疑的心病,没办法成佛。有嫉妒心的人,也休想成就无上的佛道。有这两种心病,就与 无上的佛道绝缘。

看到别人比你漂亮的,随喜赞叹。看到别人比 你成就的,随喜赞叹。看到别人比我们有钱的,随 喜赞叹。统统这样喜悦的心。所以,我对生灭无常 的世间,彻底没有意见。你的成就,我们随喜,拥 有一颗健康的心,这多好啊!你的脸就会越来越庄 严。

所谓:面随心转。如果你不满一件事情,常常 蹙着眉头,很快就干到五星上将,皱纹一大堆,鱼 尾纹一大堆,法令纹一大堆。

如果我们没有嫉妒心,常怀喜悦,就是最好的荷尔蒙、最好的化妆品,时时刻刻安详,晚上也睡得着。

嫉妒别人,就会辗转反侧,难以入眠,必需依



靠安眠药,结果把身体也搞坏了,所以,心会影响 到身体的。

佛陀是大医王,因为他真的能够治一切病,所 有的病都是由心而起。

# 三、常生气、暴怒

第三个心病:常常生气、暴怒不可遏止,这是 一切家庭要想和睦的最大障碍。也就是说,理性跟 般若智慧追不到生气的速度。

有的丈夫遇事先生气,暴怒、拍桌子、谩骂,到慢慢平息,后来说:"老婆,对不起,我真的是很抱歉。"这个事情每天都会上演。

有个人的老婆有忧郁症,不管她老公做什么, 她都不满意,暴怒、摔桌子、摔椅子。她以为无知 可以博取人家的尊敬跟恐惧,其实是错的。

越无知的人就会关闭自己的良知,越无知、越生气的人,就会关起一道协调的路,你速度这么快的暴怒、生气不可遏止,谁敢跟你讲真心话?这讲了以后天翻地覆啊!晚餐都没得吃,别想睡觉了。她一生气起来不可遏止,全家的人都怕她,却不是

尊敬她。

我曾经告诉一个大企业家:"与其让人家怕你,不如让人家敬佩你、尊敬你。与其让人家恐惧,不如让人家喜悦、欢喜地在你的身旁。"

人因为太自私,所以不晓得那生气的氛围、暴怒,是多么残酷地摧毁整个家庭的祥和。她认为: 我生气、摔桌子、摔椅子,大家就会尊敬我,事实

上,人家不但不会尊敬你,而且在人们的心目中,你是不可理喻的,因为你没有办法接受别人的建议,一刹那之间就翻脸,甚至几个月、几年,夫妻不讲话。

所以,常常生气的人,会把好的事情扭曲。别人明明关心他:"你有钱吃饭吗?"



"我不需要你的同情!"

一句关心的话,在一个容易生气、暴怒的人, 就变成一个负面的情绪。而佛陀说:"这个负面的情绪最伤害慈悲。"暴怒的人没有慈悲心,没有办



法以平等心来对待一切众生,正因为把自己拉得太高了。

有的人跟师父讲,他道理懂得很多,书也读到 博士,可是脾气就是控制不住。

我就告诉他,正因为世间没有空性的思想,所以,他那个忍只是暂时的、表面的。

为什么?我要生存,我要圆满,所以我要忍。 我一生气,这个生意拿不到,这个房地产不能成交, 所以我要忍。这个就不是真的忍。

为什么?因为你告诉自己:我要忍……

有一天就会爆炸,因为这个忍是用压抑的。可 是你的无明在内在深处,潜意识里面告诉自己:我 的忍实在是很无奈,为了赚钱、为了生存,为了这 个生意,我不得不这样子,我为了这个圆满的家庭, 我不得不忍。直到有一天,忍不住了,就会爆发。

有一个老公酗酒回来,还不能体恤老婆的辛苦,他欺负她欺负十几年了,终于有一天,她忍无可忍,跑到厨房拿起菜刀,疯狂狠砍四十几刀,她老公躺在血泊中,死了,不幸的事情发生了。大儿

子十一岁,小女孩七岁,爸 爸死了,妈妈要抓去关,一 念之间可以摧毁一个家庭。

常常生气、暴怒不可遏 止的人,不可谈佛道,与佛 道不相应。暴怒是残忍的氛



围,这种气氛真的很不好。什么事慢慢讲,对不对?

有一次,一个没有学佛的人来到讲堂,为了一 点工程的事情,大声批判师父。

我就跟他讲:"如果你讲的有根据,是对的,不必这么大声也对。大声又不代表对,你知道吗?你讲的是真理,是对的,小声就有用了。"

不是大声就代表真理,对不对?

如果你讲的有根据,讲的是对的,有依据的, 小声人家也会很服你,不必搞得这么大声,是不 是?

这是第三点,常常生气、暴怒不可遏止,这是 一种残忍的氛围,与佛道不相应。



### 四、恐惧

恐惧来自一颗得失的心,拥有的东西很怕失去,他不知道我们来到这个世间,从来没有拥有过任何东西,生,平等的。死,还是平等的。

今天你来出世的时候,是光溜溜的来。诸位, 穿金戴银出生的请举手。没有。所以生是平等的, 大家都是光溜溜的出生。

爸爸妈妈生我们,你有穿金戴银来,还是戴一颗钻石来降世人间?有吗?没有,大家都平等。

死亡是一条平等的河流,没有任何的例外,死亡是一条平等的河流,没有一个英雄好汉,不需要 经过这个河流的移动。

任何的英雄好汉,都必需汇入死亡的河流,生 是平等,死还是平等的。

今天我们不能够把生命的真谛,用在般若的智慧上,拥有的东西,一直怕失去,失去的东西又一直想要拥有,因此内心无比的恐惧。

台湾有一个长得很漂亮的姑娘,没有什么事情,是一个这么乖巧的孩子,莫名其妙的跳楼自杀,

大家吓一跳。她留了一封遗书,上面写:"我对不起爸爸妈妈,我因为恐惧未来会老,变成一个老太婆,而视茫茫,而发苍苍,而齿牙动摇。我现在有美好的笑容,有乌黑的头发,有洁白的皮肤,我愿意现在就结束生命,因为我实在不想看到,我有一天鸡皮鹤发,趁现在年轻,就要结束我的生命。"就这样跳楼。

大愚痴!哪一个人不会老呢?

她说:我没有勇气在年老的时候,站在镜子前, 看我自己那种老化,所以,我先死为妙。

才二十七岁!很悲哀的作法。

这本来只是生命的常态,她就一定要把它看得 很严重。怕老,难道就不会老吗?我接受这个老, 我的心灵反而是健康。

一般而言,恐惧感很难除掉。生的时候怕死, 有钱的时候怕没钱,当官的时候,怕失去官位。自 古以来,又有哪一个伟人不下台的?

众生因为不能瞻前,也不能顾后,所以内心里面,产生强烈的恐惧,而这个恐惧,没有办法治疗。



如果恐惧只是得失而已,那么,这个恐惧尚可治疗,因为我们脑部有个区块是管恐惧、情绪的。

没有胆量,没有办法遭受重大的挫折,但是如果他学佛的话,有好处的。

学佛的话,他有健康的心态,每一种创伤都是一种成熟,清净自性、涅槃妙性,无得也无失,他不会恐惧。拥有的东西是如幻,失去的东西也是如幻,真正究竟义,也没有所谓真正的得,也没有所谓真正的失啊!恐惧感就慢慢消失。

在这个世间,无常会摧毁你的一切,没有任何一个人,可以跳脱无常残酷的摧毁。

再漂亮的美貌,无常会摧毁你。再大的权势, 无常会摧毁你。那么,我们就用平常心来看待。我 们有一碗饭吃,有个床铺睡觉,内心充满了知足的 喜悦,告诉自己:我这样已经够有福报了,还有钱 可以布施,多欢喜的一件事情啊!

你看看圣人的心,够吃够穿,钱拿来救度众生, 晚上睡觉,他没有任何的恐惧。他也不会说,我失 去什么,也不怕别人来挑战什么。他也不会说,怕





别人去抢夺他什么,因为内心的智慧抢不走。

有的人没有胆量,还有的人是怕鬼,圣人他没有恐惧。《般若波罗蜜多心经》里面讲:"无有恐惧。"对不对?你也不会有颠倒。因为你执着某一种角度,才产生恐惧,就会颠倒。

# 五、贪心

贪心不止,是大障碍菩提之道。这个还有分层次的,辛苦赚的钱,正当的买卖,是理所当然的,不在此限。

不该你有的东西,想要占为己有,非常的不好。 许多皇帝看到别人的老婆就抢过来,这皇帝的下场 都不好。

有一个国王,已经一百多个老婆了,他去学校巡视,看到才十几岁的小姑娘,长得特别漂亮,就



叫他的侍从,把这女孩带回家!因为他最大,没有人敢抗拒,后来也死得很惨。

贪心的脸,看起来就是贫穷相。

自古以来,很多位高权重的人,因为贪心不足, 女人一个接一个,钱财、房间一栋接一栋,一下子 查到了,下台!

贪心是生死的根本。所以说:"财色名食睡, 地狱五条根。"贪哪一个,统统脱离不了生死轮回。

### **占、**不满

第六个心病叫做:不满。常常仰头问苍天:"上苍啊!我这辈子没干什么失德的事,为什么我的全家死光光?为什么天地之宽,无有我容身之地?别



人为什么随便做随便赚钱呢?我怎么做都赔钱,现 在还负债累累?上苍对我不公平!"

时时刻刻愤世嫉俗、常常做出非理性的行径, 心态扭曲,产生报复的心理,作出乖张的举止。

美国有一个女孩子,长得不漂亮,更糟糕的,她有一颗嫉妒的心、不满的心。因为她长得很壮,到处绑架漂亮的姑娘,杀死以后用硫酸毁容。然后跟那个屍体讲:"现在我比你漂亮了,你没什么了不起。"

因为病得很严重,所以一桩又一桩,死的都是 很漂亮的姑娘,后来慢慢调查,终于抓到她了。

### 七、抱怨

不满是孕育在里面,抱怨是一直用语言挑衅、 攻击。

你家有一个爱抱怨的人,那就很麻烦了。

一户穷困的家庭,妈妈一边在炒菜,一边抱怨: "你爸爸一个月拿多少钱给我?以为菜都免费的? 你看看,现在花椰菜一斤多少钱?你爸爸有想到这 个家庭吗?……"



女儿: "妈,不要再念了!" "好了,好了,我不念了。"

菜再炒一下子,经过了差不多一分钟: "这个 是什么世间嘛!我一辈子做牛做马,跟着你老爸这 样子,我念两句,连女儿都不支持我!我去死掉算 了!你看这冰箱!"开始一直#%&

"妈,不要再念了啦!"

"你要叫妈发疯,还是要念几句啊?"

"好,好,那你就念吧!"

这个妈妈就开始一直牢骚、一直抱怨:这个人 对不起我、那个人对不起我……

常常问苍天: "上苍你何其残忍?对我不公啊! 为什么别人这样子的好,这样的成就、有钱,我是 如何如何的苦难。"就是这样子抱怨。

所以说,任劳易,任怨难。一个人身体好的时候,一天干活儿干了十八个钟头,只要他受到肯定, 那没事儿。

可是,这个任怨就很难。有的人会抱怨别人,但如果交换立场,别人跟他讲两句,他就受不了了。

有一个师姑,法会前就准备很多的香菇,从前一天这样切切切,干活儿搞了二十几个小时,第二天,旁边的法师告诉她: "师姑,这个香菇很贵,不要放那么多。"

她做了二十几个小时都没关系,才听到这一句 建议,锅碗瓢盆铲一放:"法师,你自己炒!老娘 不干了。"

所以,你看看,一个人可以做二、三十个小时都没有关系,就是没办法讲她一句,建议一句都没办法。你就知道,人的心灵有多么的脆弱!这样只是轻微的建议,都没有办法。我们抗拒这个外境,太严重了。

她如果说一句:"好,好,师父,我改进。" 那不是很好吗?

所以,我到厨房去的时候,看他们香菇放那么多,我一句话都不敢讲。

"师父啊!香菇放这样可以吗?"

"可以,可以,没有钱,我再跟信徒化缘就好, 没有关系。你就搞吧!没有关系。"



我不敢说一句话,说了以后,锅碗瓢盆砸坏了。 不敢去建议这个,太敏感了,是不是?

可见一切众生修行不会成就,就是完全经不起 人家的一句建议。所以你就知道,尊重别人的自尊 心,有多么重要。

为什么许多信徒、法师,很欢喜的跟师父相处?因为师父这一辈子,不会去讲一句伤害人家的话,因为我的心都是正面的能量。

我这里拜三千佛,为什么越拜人越多?

法很重要,礼忏很重要,但最重要的就是要德 行,还要有慈悲的心。每一个人回来,就像回到娘 家一样。

我视大地的众生如同自己的儿女,你有空回来 看看这个慈父,我也很欢喜。

一个人受尽委屈没关系,因果自然会跟你平衡 的。

我以前住在一个道场,这个比丘尼很欢喜的贡献这个道场给我们,后来,听了人家每天跟她造谣生事,就跟我说:"慧律法师,我道场想要拿回来。"

我说:"好,统统给你。"虽然当时道场已经 是我的名字了,但我把所有权状、印章等相关证件 都留下就下山了。

我在那里面花了三、四千万建设,却因为人家跟她讲:"慧律法师每天都往外跑、弘法,靠不住。"

她中毒了,就赶我走。

没关系,没关系。我听了广化律师一句话:"福 报是跟着有德行的人。"有福报,我们不怕。我没 有伤害过她,君子绝交,不出恶言。我一句话都没 说,也没有去批评过她,后来她往生前,请人家传 了一句话,她说:"我这一辈子真的对不起慧律法 师,因为我的耳根子太软了,容易相信别人,把慧 律法师赶走了,我真的对不起他。在我闭上眼睛以 前,把我的话带到慧律法师的耳朵。"

我说:"哦!没事,没事。"我一点都不跟她 计较。

正因为从山上下来,我建立了文殊讲堂、内门 乡文殊精舍,接了花莲佛兴寺,还有鱼池乡大莲华 居。



我在这里讲经说法,录了很多的光盘,印了很多的书。如果没有那一念的退让,也没有今天的文殊讲堂。

所以,福报是跟着人的,不是你可以抢得走的, 对不对?

度量放大一点,没什么损失,我一直相信因果的循环,不是你一直伤害别人、抢夺别人,那个人就越穷。而是想要伤害别人、抢夺别人的财物的人会越来越穷。受到委屈的人,那个人越来越富有。

所以,我跟一位发心的居士讲:"没关系的, 受到委屈很快就过了,没事的。福报一定会是你的, 没有事的。"

抱怨是不能解决问题的。像师父这样子,我二十年来,没有跟你们讲过这个例子,因为她(法

师)也往生了,我从 来没有一句抱怨,我 看过很多高僧传,都 是如此的了不起。



# 八、狂妄

目中无人、狂妄,这是很严重的病态。

也就是自己觉得自己很行,别人都比不上我, 自以为:我书读到博士,别人比不上我。或者说, 我的强项是电脑,别人也比不上我。或者说,我人 高马大,我一米八,我玉树临风、风流倜傥、风度 翩翩,你看,我长得这么好看!或者是有所成就的, 比如说,很有钱,经济很好的,或者官当得很大 的……他就是狂妄。

我去北部讲经的时候,有一个居士,因为可能 是不同宗派的,他对我非常的不满。他跟别人讲: "我只要写一封信,全台湾寄出去,慧律法师就没 有生存、立足之地。"

我谦虚地领受:"哦!谢谢,谢谢指导,谢谢。 无尽的感恩。"

这个就是狂妄之人,狂妄接近无知,没有智慧。 人类生而平等的,佛法是超越一切种族、政治 立场、贫富、男女。

诸位,诸法空无自性,缘起空无自性。站在佛

的角度,是完全平等的。骄傲、狂妄是没有任何理 由的。你为什么不把你的骄傲、狂妄,变作一种关 怀?

你因为有才干,才会狂妄嘛!何不把它变成一 种怜悯,更加的关怀别人、弱势团体?

你把狂妄转换成关怀,将负面的能量,转化成 正面的能量,这不是很好吗?

无论是出家人或者是在家居士,都狂妄不得的。

台湾也有在家居士,狂妄得不得了:"全台湾 所有的法师,修行都比不上我,还来拜我为师。" 一个在家居士却如此地狂妄。

既然你那么行,应当有自觉圣智嘛! "是法平等,无有高下。离一切相,即名诸佛。"没有离相, 当然就狂妄嘛!能所不断,叫做狂妄。是不是?

莲池大师说:"古人重视智慧的开发,而我除 了重视智慧的开发,还重视德行。"

《竹窗随笔》的作者莲池大师说:"一个出家 人或者在家人,能够重视自己的德行,忍辱,培养 德行。无诤,培养德行。慈悲,培养自己的德行。 万德汇流,有德行的人,万众会回归。"

简单讲,有德行的人可以感化人,可以感动人。 所有的众人,都会向他心服口服的汇集。狂妄的人,













除了几个人被他蒙蔽以外,大多数的人,慢慢地就 了解真相,就会远离。

### 九、牢骚

牢骚,这是一种重病。这个发牢骚,跟不满不 太一样,跟抱怨也不太一样。

这个牢骚呢,就是它有一些事实,可是,没有 达到他的标准,久了以后,培养一种个性,对什么 事情都要说两句。

后来人家说:"你就少说两句呗!"

他没办法,因为把习惯变成了一种动力,把习惯变成了一种理所当然的执着,把习惯变成了一种 不好的情绪,他已经没有办法掌控,所以一直牢骚、 一直抱怨。

## 十、六神无主

六神无主就是内心充满着迷茫,我到底人生何 去何从?不知道。

叫他来拜佛,他就说:"我哪像佛弟子那么笨啊?有大鱼大肉不吃,去跟你吃素?这怎么可能

呢?我在家吹冷气,还去跟你拜佛?那儿空气不好!佛在哪里,谁看到?"

六神无主,又没有自己的主见,对于真理也不 相信,他也入不了佛门,这个就是完全与佛无缘。

有的人生活很忙碌,可是他不晓得在忙什么, 六神无主!他很忙碌哦!他做这个也做那个,搞这 个也搞那个。人家问他说:"你生命的目标在哪里?"

他说:"不知道啰!"

问他:"你就这样生儿育女,每天这样过了?"

他说:"从以前大家都这样子,要不然你叫我 怎么办?"

问他:"那你要不要找一个信仰?"

他说:"宗教都是骗人的,是麻醉药,我为什么要去相信别人呢?对不对?去寺庙要供养,要红包啊!烧香要钱的!现在的佛教,都是有钱人在去的,还要门票、还供养,我才不去哩!那都是骗人的!"

自己做不了主,也没有真理的依靠,到处都把负面的情绪显现出来。



有了以上十种负面的心情,你成不了佛。

众生因为找不到生命的本质和真实的意义,整 天找刺激为乐,尤其是年轻人。

前几天有一个撞瘫的,就是年轻人,因为开得太快了,飙车、吸毒、搞流行、都是开一百多的,繁察追不到的。结果撞到安全岛,一下折到脖子,双手双脚都不能动,颈椎缠着纱布,出现在电视上,边讲边哭:"我奉劝年轻人,不要像我这样子,我这样活着挺难受的,没办法吃饭,没办法躺着。这样活着挺难受的,手拿不起来。我这一念我就一个放弃,请到破产。我怎么办?我妈一直照顾我,搞到一个家庭——爸爸每天,妈我们一念的错误,搞到一个家庭——爸爸每天,妈妈停止上班,照顾我,好钱,回来不够医药费,妈妈停止上班,照顾我,妹妹停止上学,说没钱注册,我对不起全家,妹妹停止上学,说没钱注册,我对不起全家,妹妹停止上学,说没钱注册,我对不起全家,好妹妹停止上学,说没钱注册,我对不起全家,不知道该怎么办?"

然后,旁边的人就跟他讲(有一个议员去关心他): "你出来讲是好事,你为什么要开一百二呢?"

他说:"年轻人哪里想那么多!年轻人根本没有想到后遗症。"

年轻人搞流行,没有佛法,生命就没有正确的人生观,酗酒、闹事、飙车、械斗、狐群狗党、吸毒,最后就自杀,不是杀人,不是砍人,就是抓起来判死刑,社会就大乱。

有的人说:"佛法是消极的。"

你错了!佛法是最积极的。

你说:"佛法是迷信。"

那就大错特错了。佛法是般若的智慧,正确的 人生观。

你说:"佛法对社会国家没贡献,出家人是米 虫。"

更是大错特错了。佛法可以稳定整个家庭,可以稳定整个社会,可以稳定整个国家,可以改变人类,可以提升家庭、社会、国家、人类的和谐,佛法怎么是消极迷信呢?

佛法对家庭、社会、国家的贡献,是非常巨大的。只有无知的众生不了解。



听说师父这一波,散播到世界各地,很多的知识份子、高层的领导都在看,这是可喜可贺的!

接下来,讲几句智慧的语言,希望你也能够冷静思维,仔细聆听。

#### 一、人类最终皆汇入平等的死亡之河。

真的,这个世间没有什么好计较的。吃亏的人有福报了,因为福报等着你。受委屈的人有福报了,因为你是一个有德行的人,有忍辱的人。你可以忍别人对不起你,你受得了委屈,你有福报了。

因为在死亡的大前提之下,没有谁高,也没有 谁低。所以,把生命看得透彻、究竟的时候,你的 心灵就完全摆脱得失、有无、来去、生灭、增减, 因为,我们终将汇入平等的死亡之河。

### 二、人类最大的悲剧,就是美丽会随着时 间,不知不觉的被掩盖掉。

英雄好汉浪滔滔,长江后浪推前浪。当你脂粉 开始抹不住,显现老化的时候,诸位,你的年龄快 到了,见到棺材的时间快到了。 人类事实上不怎么 漂亮,但是都要靠化 妆,台语有一首歌真的 唱得很好:

"三分天注定,

七分靠粉饼, (原

词:七分靠打拼)

要抹才会赢。(原

词:要拼才会赢)"



难道不是这样吗?难道不是七分靠粉饼?如果 把妆卸下,能看吗?如果我们万缘放下,晚上睡得 着,精神饱满,就不需要靠粉饼,就能容光焕发。

千人千般苦,苦苦不相同。一讲起来,大家都会有牢骚抱怨。但我没有。我今天不管碰到什么境界,都要忍受。如果有一天,(当然这是假设啦!)讲堂的法师说:"师父,我要出去参学。"明天跑得一个不剩,就是文殊讲堂该关门的时候了。没有因缘度众生,徒弟跑出去参学了,是我没福报,不



怪徒弟。

### 三、贫穷不能靠捐献解决问题, 智慧也不 能从别人身上抢来。

像非洲或世界各地都有贫穷的地区,也有很多 扶弱济贫的爱心机構,但是,贫穷不能靠捐献解决 问题。靠捐献,再多钱你都救不了他。与其给他鱼 吃,不如教他钓鱼。你要教他一技之长,可以谋生, 才有办法根本解决贫穷的问题。

般若智慧是在内心里面的。你走在路上,有人 抢走你的皮包,请问你:"能不能抢走你的智慧?" 不能,没办法,没办法抢走智慧。

所以,在座诸位,你有钱,可以买到书本,你 买不到智慧。你有钱,可以买到床铺,你买不到睡 眠。你优柔寡断,纷扰的内心,焦虑、无助、恐惧

的心态,是因为你不懂人生的真理。

英国有一个床铺定价 一百万, 那个一百万可以 印几部的《楞严经》、救



度众生?为什么要睡一个一百万的床铺呢?

一个床铺可以用一百万购买,但是智慧却不能 从别人身上抢来。要智慧得下定决心,要自己去体 悟。

# 四、想要用般若的真心活下来,你必需超越一切假相。

只要对相稍微有一点执着,便与般若真心不相 应。放,是要完全放的。

一般人的"放"是这样:"师父,我听经闻法, 我放一点,但是,我留一点总行。"

"不行!"

"我留一点执着行不行?"

"不行!这样般若智慧不能大开。"

要大开般若智慧,要万法尽捨,离一切相,留一点点都不行。

# 五、圣者不生不灭的心性,就是诸佛纯洁 无瑕的圣殿。

圣人不会害怕自己的伟大。为什么?因为他的成就、他的伟大,不会造成他的困扰。



有的人害怕伟大,圣人不会害怕伟大的。

# 六、一切痛苦来自于无知。无知、充满暴戾又嗔恨的人,让记忆出现种种的裂痕。

无知就是没有智慧,不能觉悟。简单讲,我们的内心都有精神分裂,大的精神分裂,还有小的精神分裂。

你不要骂别人:精神病!

诸位,你就是精神病,大跟小而已,知道吗? 我们活在这个世间,每一个人都是精神病!

为什么?

强烈的嗔恨心、无知,会让我们所有的记忆, 出现种种的裂痕。

我们学佛道就是完成心灵的和谐、统一跟圆 满。这个就是修学佛道重要的功课。

换句话说,弥补我们与生带来的无明、种子、 习气的缺陷,慢慢的弭平,慢慢的,般若智慧显现, 圆满的心性显现,无诤、无相、究竟解脱,这个就 是佛法。要不然,我们的心灵会出现分裂,而且无

#### 一倖免。

七、有智慧的人不接受命运的安排,他可 以突破命运,杀出重围,走一条真理 的康庄大道。

我们一般都是死在命运。这是命运安排的,我们就固定了,时也,命也,就是命呗!什么都归咎于命。

就像基督徒讲:"一切都是上帝的安排。" 中国人、华人都说:"一切都是命运的安排。" 错了!

学佛就是两个字:改变。

转变、改变,就是佛法。

所以,有智慧的人不接受命运的安排,他可以 转变命运。

我们前面讲:负面的能量是很可怕的。我们人的这一辈子,身上挟带着前面所讲的贪心、嫉妒、攻击、伤害别人、毁谤、不满、牢骚、抱怨、嗔怒等等负面的能量。就像以前以物易物,这个色身也是换来换去的。

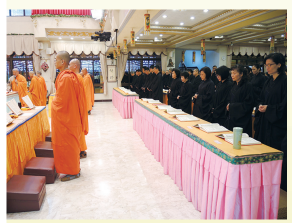


现在讲一个非常重要的观念,诸位,你现在这个色身好好的,但因为负面能量太强了,贪嗔痴、嫉妒太强了,什么都不满,什么都排斥别人,攻击、伤害、毁谤别人、污衊别人,这负面能量太强了,下辈子变狗,不会讲话。因为你这张嘴造的恶业太重了!

狗要听经闻法是很困难的,你叫我跟那条狗说 般若,牠也听不懂。叫牠念佛,牠也听不懂到底我 在讲什么。

把人的色身转换成狗,值不值得?不值得。

转变成狗,有人疼爱还不错呢!要是下辈子转 变成一只猪,那你麻烦大了。一到农历年的话,都





是火锅里面重要的料。

你是个人,还没有人敢动你。可不要因为不修 行或修错行转变成猪,以物易物,用人去换一只猪, 太不值得了,所以,千万不能造业!

既然要换,当然要换无比庄严的佛的色身、菩 萨的色身。

生命是一种能量转换。负面的能量多,就转换 成三途。好一点,转换成天人。纯洁、无诤、无相、 般若智慧、善根福德因缘具足,就会转换成菩萨的 身,就是极乐世界所讲的神通自在、无比庄严的身。

有的人讲说:"不是一切有为法,如梦幻泡影吗?"



我说:"对,你讲 这个事情对一半。"

我现在举个例子, 前几天的报导:有一对 年轻的爸爸妈妈,老婆 怀孕的时候去做产检, 扫瞄了八次,医生都跟 她讲:"没事,宝宝很健康。"

这对爸爸妈妈怀着喜悦,等待新生儿的到来。

结果生出来的女婴,没有双手,两条腿剩下一条,另外一条腿也不正常,有点退化,往内弯,和 正常的腿方向相反。

妈妈哭到眼睛肿,爸爸也哭。

好,一切有为法,如梦幻泡影。我请问你:"是 有双手比较好,还是没有双手比较好?"

当然有双手比较好啰!

这个宝宝看到东西想要抓,没有双手可以抓。 正常宝宝有双手,这个宝宝却没有双手。

再来,菲律宾是天主教国家,他们最贫穷的地方,就在马尼拉附近,一群贫民以捡垃圾为生,一 天只有两块美金的收入。

他们住在哪里?住在坟墓上。

这个坟墓还不是一层哦!最底下埋一层,久了 以后,又埋第二层、第三层。那个穷人穷到没有地 方住,就把木板铺上去,睡在死人的上面。

好,话讲回来,一切有为法,如梦幻泡影。在











座诸位,今天你有这样健康的色身,长得漂漂亮亮、 庄严,有双手来拜佛,你看看菲律宾这群贫民,相 较之下,这个果报就差很多啊!

当然要像大家现在这样,能够有坐着听经闻法的果报。像那样要怎么听经闻法呢?是不是?他每 天还感谢上帝的安排呢!

负面的能量太多,最后,我讲一个正面能量的, 这是一个了不起的,大勇比丘的故事。

唐朝有一个比丘,姓名不详。出生在哪里,没有记录。但是后来,他的德行一直流传着,但是高僧传也没记载,而是流通在坊间。因为不知姓名,后来人称他为大勇比丘。

这个大勇比丘没有出家前,是个杀敌无数的将军。有一天军队休息,他路过一间古庙,看到佛像和古庙,那种庄严、寂静,突然善根大大的发现,他内心里面下定决心:"我这辈子要出家,我一定要出家。"

虽然那时候,他对佛的道理不是很清楚。但是他说:"这是我要过的生活。打打杀杀的日子,不

是我要过的。"

后来,国家比较稳定了,他也退下来,隐姓埋 名在一个小的县,跟着一个和尚就剃度出家。

他的上人体弱多病,他服侍上人,非常的尽孝。 所有的师兄弟都感觉很累,这个大勇比丘,因为身 体非常好,就说:"师兄弟,你们睡觉,我来。"

他服侍上人,上人没有睡觉,他绝对不会先去 睡觉。

他服侍上人数十年,上人年迈老化,有一次得 了咳嗽,重感冒併发症,因为大小便不能自理,他 推干去湿、取汤换药,统统自己来,非常的孝顺。

他的师父因为老化,身体体能大不如前,但是他孝敬师父,至诚恳切的心感动天地。他每天持大悲咒、念观世音菩萨,祈求师父上人身体能够健康,经过了一百天,上人的身体慢慢好起来。所有的人都看到,那一百天,他几乎没有睡觉。

有时候上人在管教这些徒弟的时候,稍微严格 一点,他就立刻制止这些师兄弟,他说:"两种人 的恩,我们绝对报不了。一、佛祖的恩,我们报不





了。二、师父上人的恩,我们也报不了。他让我们 剃度,让我们列入僧伽的行列,受十方善男信女的 供养,师父上人的恩报答不了,我们对师父的教育, 不要有那么多的看法。"

他反而把那些师兄弟安抚了,大家也受他感 化。

他上人往生以后,他精进修行,有一天,他的 乡里来告诉他:"你的妈妈(因为他爸爸早就已经 走了)瘫痪了,两腿不良于行,脑筋有一点失智。"

他连夜带日的赶路, 回到故乡,他妈妈瘫在那个地方,大小便不能自理,他就自己照料、处理。

旁边的乡亲父老说:"我们来就好。"

他说:"我妈,我来,没有关系。"

因为他会说法,就背着妈妈,在故里的附近, 到处劝人家要念佛、要深信、要切愿。因为他师父 有教他一些法,所以他能说一些法。

这个大勇比丘的妈妈,双腿不良于行,大小便 无法自理,他一个人从头到尾,全程照料。所有的 乡亲都被他感动,没有一个不念佛。



大家都说:"大孝之子也比不上释迦之子。" 世间的大孝之人,也比不上释迦牟尼佛的弟子。 只要有供养,他就收起来,除了维持他跟母亲 少许的生活,所有的供养分文不取,统统捨,叫人 家抄经(唐朝当时印刷术不发达,必需用人工抄 写。) 劝人念佛,全部都布施出去。

经过了几年,妈妈也往生了。他写了一封信, 委托乡里: "麻烦你拿到某某山,某某道场,他看 了信就自己知道。"

这个乡里因为他做得让人感动,连夜把这封信送到他的师兄弟那个地方(他的师兄弟在另外一个地方,也独当一面在弘宗演教)信上这么写:"师兄,我世寿已尽,尘世的责任已了。最近弥陀胜境时时显现,知道该是捨报的时间,当你来的时候,我已经走了。"

一个月后,他就自己跑到人迹罕至的山上禅 定,佛现前,坐化。

历史学家虽然没有把他定位说是一个高僧,但对他的评价很高。综观他的生平:为国家尽大忠,

对师父上人尽大孝,还有对母亲尽孝。所收的供养完全捨,弘法不求供养,但求温饱。至诚恳切地念佛,自知时至。禅定当中,弥陀胜境显现,接引而走。

后来,他的师兄弟收到这封信,赶过来,看到 墙壁写几个字:"师兄,我先走了。"

这个故事说明了,真正有僧格的出家人,是非常了不起的,并非世间人所讲的:"出家人是寄生虫,对社会国家没有贡献。"这是很严重的污衊佛教的。

如果说,我们看到有一些法师,行为举止让我们有一点伤心,这个难免的。台湾的出家众,估计有一万五千人到两万人。想想看,你如何去教育到所有出家人,都按照释迦牟尼佛的教化呢?没办法,对不对?

所以,难免会出现一些、少许让人心痛的事情, 这个没有办法的。但是,大致来讲,整体出家众还 是令人非常赞叹的。

今天就讲到这个地方,最后,《成唯识论》讲



了一句话: **\***能舍异熟果报者,则无生死的种子, 一切痛苦终将止息。**\*** 

这讲起来很深,我今天用最简单的方式来解释 一下,就是:能放下(舍)你这个五蕴身的人,就 是什么都看得开,什么都看得破,知道我们这个色 身一定会变成一堆白骨的人,就不会再有生死的种 子,因为他不会再继续造业、他不会起心、颠倒、 妄想、执着、攻击别人、能所不断。

今天感谢各路人马,世界各地来的,我们都在 这里本着佛的心,慈悲平等地赞叹、随喜,希望你 们明年再来礼拜三千佛。祝大家法喜充满,能够往 生净土,无有障碍,谢谢大家。







国家图书馆出版品预行编目资料

2014新春开示(简体字版)

释慧律讲述

高雄市: 财团法人文殊文教基金会 2014.08 印刷 面; 公分 ISBN 978-986-88528-6-0(平装)

1. 佛教说法 2. 佛教教化法

225.4

103015750

回 向 偈

愿以此功德 庄严佛净土 上报四重恩 下济三涂苦 若有见闻者 悉发菩提心 尽此一报身 同生极乐国

## 2014新春开示

• 出 版 者: 财团法人文殊文教基金会

• 著 作 者: 释慧律

• 发行流通: 高雄文殊讲堂

• 地 址: 高雄市前镇区嘉陵街六号

• 电 话: 00886-7-3327833

• 网 址: www.wenshu.org.tw

• 印 刷: 鸿顺印刷文化事业股份有限公司

电 话: 00886-7-3162246

• ISBN: 978-986-88528-6-0

•西元二〇一四年十月 恭印三千本

• 欢迎助印







